
        
            
                
            
        

    
DIÊM VƯƠNG THẬP ĐIỆN 



 Tàn Mộng Tử 



Trong cổ  đại Trung Quốc vốn không có quan niệm về  Diêm  Ma  (閻魔) hay Diêm 

Vương (閻王), nhưng sau khi Phật Giáo du nhập vào đất nước nầy, Diêm Vương được 

xem như là vị chủ thần của Địa Ngục và tín ngưỡng nầy bắt đầu lưu hành. Từ Diêm Ma, 

nguyên ngữ Sanskrit là  Yama, âm dịch là Diêm Ma La Xã (閻魔羅社), Diễm Ma La Xà 

(琰摩羅闍), Diêm La (閻羅), Viêm Ma (炎摩), Diệm Ma (焰摩), Diễm Ma (琰魔), Diêm 

Ma La (閻摩羅); ý dịch có nhiều nghĩa khác nhau như  trói buộc (trói tội nhân), song thế 

 (nơi thế gian thường chịu hai loại quả báo vui và khổ), vua bình đẳng (trừng phạt tội một 

 cách bình đẳng), dứt trừ tội ác, ngăn chận tranh giành và chấm dứt tội ác. Tất cả những 

ý nghĩa trên đều nói lên trách nhiệm của vua Diêm Ma dưới Minh Phủ nhằm giám thị tội 

của chúng sanh và làm cho phải khiếp sợ khi làm điều ác. Theo thần thoại cổ đại Ấn Độ, 

Yama—vị thần của chánh pháp—cùng với Yamī là thần song sinh, là người chết đầu tiên 

của nhân loại; vì vậy sau nầy họ được xem như là tử thần và thống quản âm giới. Sau khi 

Phật Giáo có mặt tại Ấn Độ, vua Diêm Ma được xem như là chủ của cõi Ngạ Quỷ, vua 

quản lý thế giới Địa Ngục, thân của ác nghiệp chiêu cảm, hay hóa thân của Địa Tạng Bồ 

Tát (地藏菩薩), v.v. Trong Mật Giáo, vua Diêm Ma là một trong 12 vị trời của Ngoại 

Kim Cang Bộ thuộc Kim Cang Giới Mạn Trà La (金剛界曼荼羅), là vị thần của Ngoại 

Kim Cang Bộ thuộc Thai Tạng Giới Mạn Trà La (胎藏界曼荼羅). Có một vài tục ngữ 

liên quan đến Diêm Vương như “Diêm Vương bất tại gia, nghiệp quỷ do tha náo (閻王不

在家、業鬼由他鬧,  Diêm Vương không ở nhà, quỷ con gây náo loạn)”, có nghĩa là khi 

người chủ vắng mặt thì người cấp dưới lợi dụng cơ hội làm náo loạn; “Diêm Vương hảo 

 kiến, tiểu quỷ nan đương  (閻王好見、小鬼難當,  Diêm Vương dễ thấy, quỷ con khó 

 gặp)” hay “Diêm  Vương phán nhĩ tam canh tử, bất đắc lưu nhân đáo ngũ canh (閻王判

你三更死、不得留人到五更,  Diêm Vương phán ngươi canh ba chết, chẳng  được giữ 

 người đến canh năm)”, v.v. 

Thập  Điện Diêm Vương (十殿閻王), còn gọi  là  Diêm  Ma  Thập  Điện (閻魔十殿), 

Diêm Vương Thập  Điện (閻王十殿), Thập  Điện Minh Vương (十殿冥王), Thập  Điện 

Diêm La (十殿閻羅), Thập Điện Từ Vương (十殿慈王). Nguyên lai chỉ có một vị Diêm 

Vương, nhưng sau khi Phật Giáo được truyền vào Trung Quốc, tín ngưỡng về Diêm 



1

Vương có ảnh hưởng to lớn đối với hệ thống tín ngưỡng tôn giáo ở đây, trải qua nhiều 

biến hóa, Hán hóa sắc thái và cuối cùng quan niệm nầy trở thành Thập  Điện Diêm 

Vương. Kinh điển ban đầu của Phật Giáo không có đề cập đến Thập Điện Diêm Vương. 

Tỷ dụ như theo Cấm Độ Tam Muội Kinh (禁度三昧經), Diêm Vương chỉ quản hạ 5 vị 

quan, gồm: Tiên Quan (鮮官) chuyên ngăn cấm sát sanh, Thủy Quan (水官) chuyên ngăn 

cấm trộm cắp, Thiết Quan (鐵官) chuyên ngăn cấm tà dâm, Thổ Quan (土官) chuyên 

ngăn cấm nói lời hai lưỡi và Thiên Quan (天官) cấm việc uống rượu. Hơn nữa, trong 

Phật Tổ Thống Ký (佛祖統記) quyển 33, bộ  sử truyện nổi tiếng của Phật Giáo Trung 

Quốc, có ghi rằng: “Trên đời truyền tụng rằng Hòa Thượng Đạo Minh (道明和尚)  nhà 

 Đường thần du xuống Địa Phủ, thấy có 15 hạng người thuộc hạ (của Diêm Vương), từ đó 

 lưu truyền trên thế gian. ” Như vậy, thuộc hạ của Diêm Vương đã biến thành 15 người. 

Danh hiệu của Thập Điện Diêm Vương xuất hiện đầu tiên trong Dự Tu Thập Ngũ Sanh 

Thất Kinh (預修十五生七經), Diêm Vương Kinh (閻王經), v.v. 

Căn cứ Ngọc Lịch Bảo Sao (玉曆寶鈔), kỳ thư khuyến thiện trừng ác do Đạm Si (淡

癡) nhà Tống trước thuật, 10 ngôi điện do Linh Bảo Thập Phương Cứu Khổ Thiên Tôn (

靈寳十方救苦天尊) hóa thành, được 10 vị Diêm Ma cai quản, gồm:  

(1) Tần Quảng Vương (秦廣王,  Qín-guàng, hay Tần Quảng Vương Tương [秦廣王

蔣]), còn gọi là Thái Tố Diệu Quảng Chơn Quân (泰素妙廣眞君), cai quản ngôi điện thứ 

nhất, do Đông Phương Thiên Tôn (東方天尊) hóa thành, sống ở Huyền Minh Cung (玄

冥宮), chịu trách nhiệm trông coi về sanh tử của con người và quản lý toàn bộ việc cát 

hung của cõi u minh, ngày sinh của ông là mồng 2 tháng 2 âm lịch. Quỷ Phán Quan của 

cõi nầy sống ngoài tảng đá Ốc Tiêu (沃焦[礁])1 trong biển lớn. Hướng chánh Tây của 

điện nầy là con đường tối om dẫn đến Huỳnh Tuyền (黃泉); nếu người làm ác thì sau khi 

chết sẽ bị nhập vào đài cao bên phải của điện nầy tên là Nghiệt Kính Đài (孽鏡台); đài 

cao 1 trượng, treo hướng về phía Đông, phía trên có 7 chữ lớn “Nghiệt Kính Đài tiền vô 

 hảo nhân  (孽鏡台前無好人,  Trước Nghiệt Kính Đài không người tốt)”. Sau khi được 

chiếu soi ở Nghiệt Kính Đài xong, tội nhân sẽ được phê giải xuống ngôi điện thứ hai để 

chịu ngục hình thọ khổ tùy theo tội nặng hay nhẹ. 

(2) Sở Giang Vương (楚江王,  Chŭ-jiāng, hay Sở Giang Vương Lệ [楚江王厲]), còn 

gọi là Âm Đức Định Hưu Chơn Quân (陰德定休眞君), cai quản ngôi điện thứ hai, do 

Nam Phương Thiên Tôn (南方天尊) hóa thành, sống tại Phổ Minh Cung (普明宮) dưới 

đáy biển sâu, chịu trách nhiệm trông coi Hoạt Đại Địa Ngục (活大地獄, địa ngục sống 



2

lâu), Hàn Băng Địa Ngục (寒冰地獄, địa ngục băng lạnh) và Bác Y Đình (剥衣亭, nhà 

cởi áo) và 16 địa ngục bên dưới như Hắc Vân Sa (黑雲沙), Phẩn Niệu Nê (糞尿泥), Ngũ 

Xoa (五叉), Cơ Ngạ (飢餓), Khát (渴), Nùng Huyết (膿血), Đồng Phủ (銅斧), Đa Đồng 

Phủ (多銅斧), Thiết Khải (鐵鎧), U Lượng (幽量), Kê (雞), Hôi Hà (灰河), Chước Tiệt (

斫截), Kiếm Diệp (劍葉), Hồ Lang (狐狼), Hàn Băng (寒冰). Ngày sinh của ông là 

mồng 3 tháng 3 âm lịch. 

(3) Tống Đế Vương (宋帝王,  Sòng-dì, hay Tống Đế Vương Dư [宋帝王餘]), còn 

gọi là Động Minh Phổ Tĩnh Chơn Quân (洞明普靜眞君), cai quản ngôi điện thứ ba, do 

Tây Phương Thiên Tôn (西方天尊) hóa thành, sống  ở Trụ Tuyệt Cung (紂絕宮), chịu 

trách nhiệm trông coi Hắc Thằng Địa Ngục (s:  Kālasūtra-naraka, 黒繩地獄, địa ngục có 

sợi dây thừng đen). Những ai bị kiện tụng, không vâng lời các bậc trưởng thượng, không 

thương mạng dân, sĩ thứ thấy lợi mà quên nghĩa, chồng bất nghĩa, vợ không thuận, từng 

thọ ân huệ mà phụ bạc, nô bộc phản gia chủ, hay phạm tội vượt ngục, trốn quân dịch, 

v.v., sau khi chết sẽ bị đọa vào địa ngục nầy. Ngày sinh của ông là mồng 8 tháng 2 âm 

lịch. 

(4) Ngũ Quan Vương (五官王,  Wŭ-guān, hay Ngũ Quan Vương Lữ  [五官王呂]), 

còn gọi là Huyền Đức Ngũ Linh Chơn Quân (玄德五靈眞君), cai quản ngôi điện thứ tư, 

do Bắc Phương Thiên Tôn (北方天尊) hóa thành, sống ở Thái Hòa Cung (太和宮), chịu 

trách nhiệm trông coi Hợp Đại Địa Ngục (s:  Sa gāta-naraka, 合大地獄, địa ngục hợp 

lại thành to lớn) và Huyết Trì Địa Ngục (血池地獄, địa ngục có hồ máu) cùng với 16 địa 

ngục nhỏ như Trì (池), Mâu Liên Trúc Thiêm (蝥鏈竹籤), Phí Thang Kiêu Thủ (沸湯澆

手), Chưởng Bạn Lưu Dịch (掌畔流液), Đoạn Cân Dịch Cốt (斷筋剔骨), Yển Kiên Loát 

Bì (堰肩), Tỏa Phu (鎖膚), Tồn Phong (蹲峰), Thiết Y (鐵衣), Mộc Thạch Thổ Ngõa (木

石土瓦), Kiếm Nhãn (劍眼), Phi Hôi Tắc Khẩu (飛灰塞口), Quán Dược (灌藥), Du 

Hoạt  Điệt (油滑跌), Thích Chủy (剌嘴), Toái Thạch Mai Thân (碎石埋身). Những ai 

thường hay lừa dối sẽ bị đọa xuống địa ngục nầy; ngày sinh của ông là 18 tháng 2 âm 

lịch. 

(5) Diêm Ma Vương (閻魔王,  Yama-rāja,  Yán-mó, hay Diêm La Vương [閻羅王], 

Diêm Ma Vương Thiên Tử Bao [閻魔王天子包]), còn gọi là Tối Thánh Diệu Linh Chơn 

Quân (最聖耀靈眞君), cai quản ngôi điện thứ năm, nguyên trước kia trông coi ngôi điện 

thứ nhất, nhưng vì đồng tình với tội nhân ở đó, nên bị chuyển xuống đây, do Đông Bắc 

Phương Thiên Tôn (東北方天尊) hóa thành, sống ở Củ Luân Cung (糾倫宮), chịu trách 



3

nhiệm trông coi Khiếu Hoán Địa Ngục (s:  Raurava-naraka, 叫喚地獄, địa ngục la hét) 

và 16 địa ngục nhỏ khác; ngày sinh của ông là mồng 8 tháng giêng âm lịch. 

(6) Biện Thành Vương (卞城王,  Biàn-chéng, hay Biện Thành Vương Tất [卞城王畢

]), còn gọi là Bảo Túc Chiêu Thành Chơn Quân (寶肅昭成眞君), cai quản ngôi điện thứ 

sáu, do Đông Nam Phương Thiên Tôn (東南方天尊) hóa thành, sống ở Minh Thần Cung 

(明晨宮), chịu trách nhiệm trông coi Đại Khiếu Hoán Địa Ngục (s:  Mahāraurava-

 naraka,  大叫喚地獄, địa ngục la hét lớn) và Uổng Tử Thành (枉死城, thành chết oan 

uổng) cũng như 16 địa ngục nhỏ khác như Thường Quỵ Thiết Sa (常跪鐵砂), Thỉ Nê 

Tẩm Thân (屎泥浸身), Ma Tồi Lưu Huyết (磨摧流血), Kiềm Chủy (鉗嘴), Cát Thận 

Thử Giảo (割腎鼠咬), Cức Cương Hoàng Toản (棘綱蝗鑽), Đối Đảo Nhục Tương (碓搗

肉漿), Liệt Bì Kỵ Lôi (裂皮曁擂), Hàm Hỏa Bế Hầu (銜火閉喉), Tang Hỏa Hồng (桑火

烘), Phẩn Ô (糞污), Ngưu Điêu Mã Táo (牛雕馬躁), Phi Khiếu (緋竅), Đầu Thoát Xác (

頭脫殼), Yêu Trảm (腰斬), Bác Bì Tuyên Thảo (剝皮揎草). Những ai đã từng chửi 

mắng trời và hướng về phương Bắc mà tiểu tiện sẽ bị đọa xuống nơi nầy; ngày sinh của 

ông là mồng 8 tháng 3 âm lịch. 

(7) Thái Sơn Vương (泰山王,  Tài-shān, hay Thái Sơn Vương  Đổng [泰山王董]), 

còn gọi là Thái Sơn Huyền Diệu Chơn Quân (泰山玄妙眞君), cai quản ngôi điện thứ 

bảy, do Tây Nam Phương Thiên Tôn (西南方天尊) hóa thành, sống ở Thần Hoa Cung (

神華宮), chịu trách nhiệm trông coi Nhiệt Não Địa Ngục (s:  Tapana-naraka, 熱惱地獄, 

địa ngục đau khổ vì nóng) và 16 địa ngục nhỏ khác như Tuất Tự Thôn (卹自吞), Liệt 

Hung (冽胸),  Địch Thối Hỏa Bức (笛腿火逼), Quyền Kháng Phát (權抗發), Khuyển 

Giảo Hĩnh Cốt (犬咬脛骨), Úc Thống Khốc Cẩu (燠痛哭狗), Tắc Đảnh Khai Ngạch (則

頂開額), Đảnh Thạch Tồn Thân (頂石蹲身), Đoan Bảo Thượng Hạ Trác Giảo (端鴇上

下啄咬), Vụ Bì Trư Tha (務皮豬拖), Điếu Giáp Túc (吊甲足), Bạt Thiệt Xuyên Tai (拔

舌穿腮), Trừu Tràng (抽膓), Loa Đạp Miêu Tước (騾踏貓嚼), Lạc Thủ Chỉ (烙手指), 

Du Phủ  Cổn Phanh (油釜滾烹). Những ai chế thuốc từ  xương người chết và xa lánh 

người thân sẽ bị đọa xuống nơi nầy; ngày sinh của ông là 27 tháng 3 âm lịch. 

(8) Bình Đẳng Vương (平等王,  Píng-dĕng, hay Đối Đẳng Vương Lục [對等王陸]), 

còn gọi là Vô Thượng Chánh Độ Chơn Quân (無上正度眞君), cai quản ngôi điện thứ 

tám, do Tây Bắc Phương Thiên Tôn (西北方天尊) hóa thành, sống ở Thất Phi Cung (七

非宮), chịu trách nhiệm trông coi A Tỳ Địa Ngục (s:  Avīci-naraka, 阿鼻地獄, tức Địa 

Ngục Vô Gián) và 16 địa ngục nhỏ khác như Sao Cốt Chước Thân (敲骨灼身), Trừu Cân 



4

Lôi Cốt (抽筋擂骨), Nha Thực Tâm Can (鴉食心肝), Cẩu Thực Tràng Phế (狗食膓肺), 

Thân Tiễn Nhiệt Du (身濺熱油), Não Cô Bạt Thiệt Bạt Xỉ  (腦箍拔舌拔齒), Thủ Não 

Điền (取腦填), Chưng Đầu Quát Não (蒸頭刮腦), Dương Súc Thành Diêm (羊搐成鹽), 

Mộc Giáp Đảnh (木夾頂), Ma Tâm (磨心), Phí Thang Lâm Thân (沸湯淋身), Hoàng 

Phong (黃蜂), Hiết Câu (蠍鉤), Nghĩ Chú Ngao Đam (蟻蛀熬眈), Tử Xích Độc Xà Toản 

(紫赤毒蛇鑽). Ngày sinh của ông là mồng 8 tháng 4 âm lịch. 

(9) Đô Thị Vương (都市王,  Dōu-shì, hay Đô Chủ Vương Hoàng [都主王黃]), còn 

gọi là Phi Ma Diễn Hóa Chơn Quân (飛魔演化眞君), cai quản ngôi điện thứ chín, do 

Thượng Phương Thiên Tôn (上方天尊) hóa thành, sống  ở Bích Chơn Cung (碧眞宮), 

chịu trách nhiệm trông coi Đại Nhiệt Não Địa Ngục (s:  Mahātapana-naraka, 大熱惱地

獄, địa ngục đau khổ vì nóng lớn) và 16 địa ngục nhỏ như Xa Băng (車崩), Muộn Oa (悶

鍋), Toái Quả (碎剮), Khổng Tiểu (孔小), Tiễn Chu (翦朱), Thường Thanh (常圊), Đoạn 

Chi (斷肢), Chích Tủy (炙髓), Ba Tràng (爬膓), Phần (焚), Khai Sanh (開瞠), Quả Hung 

(剮胸), Phá Đảnh Khiêu Xỉ (破頂撬齒), Cát (割), Cương Xoa (鋼叉). Ngày sinh của ông 

là mồng 1 tháng 4 âm lịch. 

(10) Chuyển Luân Vương (轉輪王,  Zhuàn-lún, hay Chuyển Luân Vương Tiết [轉輪

王薛]), còn gọi là Ngũ Linh Uy Đức Chơn Quân (五靈威德眞君), cai quản ngôi điện thứ 

mười, do Hạ Phương Thiên Tôn (下方天尊) hóa thành, sống ở Túc Anh Cung (肅英宮); 

ngày sinh của ông là 17 tháng 4 âm lịch. Ông chuyên trông coi các hồn quỷ được áp giải 

đến từ các điện khác, phân biệt, quyết định tội phước nặng nhẹ của tội nhân, phân phát đi 

khắp các bộ châu, tìm đất và loại để cho vong hồn đầu thai. Ông còn có nhiệm vụ xem 

xét việc thiện ác của tội nhân để thông tri cho cấp trên, thẩm  định thọ  mạng ngắn dài 

cũng như tội phước thay đổi của tội nhân. Quá trình khảo tra rất nghiêm mật, cuối cùng 

mới cho tội nhân cầu vàng, cầu ngọc, cầu đá, cầu gỗ hay Cầu Nại Hà (奈河橋, Nại Hà 

Kiều) và chuyển tống lên cho đầu thai vào 6 đường. Nếu như  ở trên đời làm các việc 

thiện, khi sanh ra sẽ được trời người kính ngưỡng; sau khi chết đi cũng được quỷ thần 

cung kính; lúc ấy tự thân Chuyển Luân Vương cũng thân hành dẫn các sứ thần  đến 

nghinh đón. Cho nên dân gian có câu rằng: “Tích thiện chi gia hữu dư khánh, tích bất 

 thiện chi gia hữu dư  ương  (積善之家有餘慶、積不善之家有餘殃,  Nhà tích lũy việc 

 thiện thì có nhiều điều tốt đẹp, nhà không tích lũy việc thiện thì có nhiều tai ương).” 

Từ cuối thời nhà Đường trở đi, tín ngưỡng Thập Điện Diêm Vương trở nên thịnh 

hành. Thông thường, trong Miếu Thành Hoàng ở các địa phương có thiết lập Diêm 



5

Vương Điện (閻王殿) để thờ Thập Điện Diêm Vương. Tại các tự viện Phật Giáo, hai bên 

phải trái của bàn thờ Địa Tạng Bồ Tát cũng có thờ Thập Điện Diêm Vương. Tín ngưỡng 

Thập Điện Diêm Vương cũng được du nhập vào Việt Nam và vẫn còn lưu hành cho đến 

ngày hôm nay. Như trong các lòng văn sớ dâng cúng cầu siêu, thường có đề  cập  đến 

Minh Vương (冥王, tức Diêm Vương), Diêm Ma Thập Điện như: “Tư lâm Đại Tường chi 

 trai tuần, chánh trị khôn phủ đệ thập điện, Chuyển Luân Minh Vương án tiền trình quá 

(茲臨大祥之齋旬、正値坤府第十殿、轉輪冥王案前呈過,  Nay gặp lúc tuần chay dịp 

 Đại Tường, đúng vào điện thứ mười, xin trình trước án Chuyển Luân Minh Vương)”, hay 

“Cung phụng: Diện Nhiên Đại Sĩ, uy quang khắc đáo ư kim tiêu; Địa Tạng từ tôn, thần 

 lực đại chương ư thử dạ; Diêm Ma Thập Điện, chiếu khai Thập Bát Địa Ngục chi môn; 

 Tả Hữu Phán Quan, thiêu tận ức kiếp luân hồi chi tịch; tỷ Lục Đạo Tứ Sanh chi vi mạng, 

 khô mộc phùng xuân; sử cửu huyền thất tổ chi sảng linh, đồng đăng giác ngạn (恭奉、

面燃大士、威光刻到於今霄。地藏慈尊、神力大彰於此夜。閻魔十殿、照開十八地

獄之門。左右判官、燒盡億刼輪廻之籍。俾六道四生之微命、枯木逢春。使九玄七

祖之爽靈、同登覺岸,  Cúi xin: Diện Nhiên Đại Sĩ, ánh sáng oai lực đến đêm nay; Địa 

 Tạng từ bi, thần lực hiển bày vào tối nầy. Diêm Ma Mười Điện, mở Mười Tám địa ngục 

 cửa tung; Phán Quan phải trái, đốt sạch hồ sơ luân hồi muôn kiếp; cho mạng nhỏ của 

 Bốn Loài Sáu Đường, cây khô gặp xuân; khiến hương linh của cửu huyền thất tổ, cùng 

 lên bờ giác)”, v.v. 



Phần chú thích: 

1.  Ốc Tiêu (沃焦[礁]): tên gọi một tảng đá rất to lớn hút nước mà trong Cựu Hoa Nghiêm Kinh (舊華嚴

經) quyển 59 có đề cập đến, do vì nó to lớn như núi nên được gọi là Ốc Tiêu Sơn (沃焦山). Dưới núi 

nầy có hỏa khí của A Tỳ Địa Ngục (s:  Avīci-naraka, 阿鼻地獄) bốc lên ngùn ngụt cho nên nó thường nóng bức. Như trong Kim Cang Tam Muội Bản Tánh Thanh Tịnh Bất Hoại Bất Diệt Kinh (金剛三昧

本性清淨不壞不滅經) có đoạn rằng: “Như A Nậu đại trì xuất tứ đại hà, thử tứ đại hà phân vi bát hà, 

 cập Diêm Phù Đề nhất thiết chúng lưu giai quy đại hải; dĩ Ốc Tiêu Sơn cố, đại hải bất tăng, dĩ Kim Cang Luân cố, đại hải bất giảm (如阿耨大池出四大河、此四大河分爲八河、及閻浮提一切眾流皆

歸大海、以沃焦山故、大海不增、以金剛輪故、大海不減,  như hồ lớn A Nậu phân thành bốn con 

 sông lớn, bốn sông lớn nầy lại chia thành tám sông, chúng cùng với tất cả các sông cõi Diêm Phù Đề 

 đều đỗ về biển lớn; vì núi Ốc Tiêu nầy mà biển lớn không tăng; và nhờ có vòng Kim Cang mà biển lớn không giảm)”. Ngoài ra, còn có biển Ốc Tiêu, là nơi chúng sanh thọ khổ. Bên cạnh đó, trong kinh điển Phật Giáo thường dùng từ Ốc Tiêu để ví cho dục tình vô cùng vô tận của kẻ phàm phu ngu muội, cũng 

như sự nóng bức của viên đá nầy, khổ đau không có ngôn từ nào diễn đạt được. Đạo Giáo giải thích rõ 

về truyền thuyết, xuất xứ của núi Ốc Tiêu có phần hơi khác. Trong Cẩm Tú Vạn Hoa Cốc (錦繡萬花

谷) có đoạn rằng: “Ốc Tiêu tại bích hải chi đông, hữu thạch khoát tứ vạn lí, hậu tứ vạn lý, cư bách 6



cover_image.jpg
Diem Vuong Thap
Dien





